
□

韦

浩

▲市级非遗代表性传承人在工坊向学员教授毛南族织锦技艺。

7GVANGJSIH MINZCUZ BAU bouxbien Yangz Lanzgvei vwnzvaB.2025 Nd.10 Ng.29

在桂西北的群山之间，环江毛南族自治县的
“三南” 地区 （上南、中南、下南），孕育着毛南族
这一古老而独特的民族。作为广西土著少数民族，毛
南族约在明代形成共同体，其传统服饰从清末民初延
续至 21 世纪初期，既是自给自足小农经济的产物，
也是民族文化心理与审美情趣的鲜活载体。如今，这
些缀满蓝靛光泽、织入花鸟纹样的服饰，正静静诉说
着毛南人的生活智慧与精神信仰。

一、服饰形制：简约素雅中的地域印记

毛南族传统服饰的主服深受满汉主流文化影响，
又贴合山地劳作需求，呈现出 “上衣下裤、短衣窄
袖、大襟盘扣、崇青尚蓝” 的鲜明特征，民间习惯
统称为 “唐装”。其服色以青、蓝为主，忌黄、白，
暗含对自然与生活的朴素认知。

（一）男装：实用至上的劳作风格
清末民初的男装以 “琵琶襟右衽上衣” 为代

表，因衣襟走向形似琵琶轮廓而得名。上衣由5片蓝
靛土布拼接而成，立领配 5 颗铜扣 （领扣 1 颗、右
襟 3 颗、肚脐位置 1 颗），右衣襟内缝暗袋，既隐蔽
又实用。搭配的 “缅裆裤” 裤头宽大，需左右推叠
后用腰带固定，裤腿无侧边缝，便于田间劳作；劳动
时扎三角形绑腿，雨天则穿竹壳编织的 “者扑”（凉
鞋），凉爽耐穿。

民国后，男装逐渐简化为“对襟上衣”，采用平面
十字裁剪，胸前缝小兜、腹部设大兜，下摆开衩，纽扣
从铜扣改为布结扣，流行至 20 世纪 80 年代末。头饰也
随时代变迁：清代男子留辫，以青布缠头防尘防头风；
民国后改戴顶上有圆孔的“膜严”（小布帽）；新中国成
立后，平顶直边小碗帽仅在部分老年男性中保留。

（二）女装：细节处见巧思
早期女装为 “大襟右衽阑干衣”，衣襟边缘饰黑

色条状绲边（俗称 “阑干”），依场合不同分 “粗花
边” 与 “细花边”—— 日常劳作穿筷条粗的大条花
边，赶圩走亲则穿火柴梗细的小条花边，富贵人家还
会在腰间绣如意云头、衣角饰蝶纹。搭配的绲边长裤
同样镶 3 条黑花边，与上衣呼应。

20 世纪 50 年代后，女装装饰逐渐简化，阑干消
失，演变为 “大襟右衽素色上衣”，仅以蓝靛土布制
作，通身无纹，仅里襟缝长方形贴袋。妇女配饰颇具
特色：出嫁后用青布包头，赶圩时戴编织精细的

“顶卡花”（花竹帽），做家务或外出时系 “齐裙”
（围腰裙），裙带以黑白线织出梅花点；冬天劳动戴
“手筒”（无指护手套），保护手背不皲裂。

（三）特殊服饰：仪式感里的文化表达
除日常服饰外，毛南族还有用于宗教仪式的

“法服” 与丧葬场合的 “丧服”。法服中，文角师公
穿直身宽袍大袖，早期缀银饰、用钉金绣装饰，后期
受戏服影响改为机绣；武角师公则穿束身盔甲旗靠，
糅合佛道、巫傩文化，是服饰技艺的集大成者。丧服
以白色棉布、淡青黄色粗麻布制作，孝服样式与逝者
亲疏相关，逝者敛服需穿单数 （先逝者 5 件、后逝
者 7 件），入殓时以白布裹身，金属器物不得入棺。

二、装饰艺术：低调中的华丽与祈福

毛南族传统服饰的主服简约内敛，但婴儿背带、
婚嫁被面等 “特殊物件” 却极尽华丽，暗含对生命
与家庭的祝福，形成 “日常素朴、仪式隆重” 的鲜
明对比。

（一）织锦与刺绣：指尖上的匠心
装饰手法以织锦和刺绣为主。织锦采用 “竹笼

提花织锦机”（毛南语称 “尼斗跌”），分 “三梭
法” 与 “二梭法”—— 三梭法织形象图案 （龙、
凤、鹿、蝴蝶等），底纹与主纹交织，呈浅浮雕状；
二梭法织几何图案 （万字纹、八角纹、团花等），相
对轻薄。代表性织锦物件有 “那恒哦”（对凤瓶花纹
被面）、“那牌”（菱块几何纹织锦） 等，其中被面是
女子嫁妆必备，20 世纪 90 年代前，娘家通常送 2-3
床不同花样的织锦被面，寓意婚姻美满。

刺绣以 “剪纸平绣” 为核心，先将图案剪为纸
样，贴于布上再施针，绣品边缘整齐、呈浅浮雕状。
儿童服饰是刺绣的集中体现：“八仙人物银铃平绣童
冬帽” 绣满花鸟鱼虫，帽沿悬银铃，既美观又寓意

“吓退邪祟”；“猫鼻鞋”（尖头绣花鞋）鞋口绣花草，
鞋跟缝舌状布加固，是稍富家庭妇女的配饰。“们

经”（镜面背带） 以亮片装饰，闪光熠熠，寄托满满
祝福与希望。

（二）花竹帽：从劳作工具到 “轻奢侈品”
“顶卡花”（花竹帽） 是毛南族最具代表性的配

饰，以金黄色和墨色竹篾编织，帽顶呈锥状，帽底编
菱形图案，帽沿织宽约三四寸的花带。早期为男女通
用的劳作工具，20 世纪 50 年代后成为妇女赶圩的装
饰，因编织工艺复杂、工价昂贵，堪比 “轻奢侈
品”，需小心收藏，忌大雨浇淋、日光曝晒。20 世纪
80 年代后，花竹帽演变为民族工艺品，帽花从帽底
移至帽面，制作者也从男性变为女性，成为毛南族文
化的标志性符号。

三、制作工艺：从原料到成品的匠心传承

毛南族传统服饰的制作，从原料种植到成衣缝制，
每一步都蕴含着对自然的敬畏与生活的智慧，其中“蓝
靛浸染”“棉麻纺织”“竹笼织锦”是核心技艺。

（一）原料：取自自然的馈赠
布料以自种棉花、苎麻为原料。棉花经轧棉、搓

条、纺线、浆线 （用白芨浆增加韧性）、织布，制成
“衣逗”（土布），幅宽约 36 厘米，色偏灰黄，线迹粗
细不均，是判定服饰年代的重要依据。苎麻则经剥
皮、晾晒、破丝、搓线，织成粗硬的麻布，多用于制
作丧服。

染料以植物为主：蓝靛草 （毛南语称 “宛”）
浸泡后制成蓝靛膏，反复浸染可获从蓝到青的渐变；
密蒙花（“哇谷若”）染土黄色，色牢度高，还可用
于染糯米饭；红苋菜（“骂布”）染玫红色。固色用
粗盐，浆布用糯米浆，处处体现 “取自自然、用之
自然” 的理念。

（二）核心技艺：代代相传的手艺
蓝靛浸染：蓝靛膏加入米酒、草木灰水制成染

液，白布反复浸染，次数少则得蓝色，次数多则得青
色，民国时期还会用元宝石滚压浸过牛胶水的土布，
制成 “亮布”，黑亮顺滑，低调中显奢华。

竹笼织锦：织机由木架、花竹笼、提经架等组
成，制作需经砍木削竹、拼装机身、编制竹笼、牵经
穿筘等 10 余道工序。织锦时正面朝下、反面朝上
（“反织”），依靠口传心记的 “花本”（系有提花
综线的竹笼）控制花纹，一梭一梭织就，一件形象类
织锦需数月才能完成。

裁剪缝制：采用平面十字拼合，减少边角浪费，
衣身有中缝线，袖子通联，造型直挺。早期用 “来
去缝”，缝头包边后暗缝，线迹隐蔽；中期用 “折边
包缝”，边缘厚实；后期改为机缝，但盘扣仍手工制
作，数量必为单数（5 颗或 7 颗）。

四、服饰习俗：文化信仰的鲜活载体

毛南族传统服饰不仅是遮体之物，更与婚丧嫁

娶、日常禁忌、民间信仰深度绑定，成为民族文化
的 “活化石”。

（一）人生礼俗：服饰伴随一生
出生与成长：婴儿满月时，外婆送背带庇佑健

康；孩子 “缺五行”，需向对应长辈 “拜寄”，换取
衣物，缝上写有寄名与祝福的红布条；儿童衣物（尤
其是背带） 不轻易转让，怕 “本身”（灵魂） 被带
走，导致病灾。

婚嫁：姑娘出嫁，娘家送织锦被面作嫁妆，迎亲
时举行 “叠被仪式”，由子女双全的姑嫂折被，女歌
师唱 《折被歌》，“新织锦被红彤彤，金龙绣在锦被
上”，寄托对新娘的祝福；新娘进门时用背带蒙头，
寓意 “避邪纳福”。

丧葬：逝者穿新制敛服，入殓时用织锦被面蒙
住 “天地君亲师” 神龛，棺木上路前盖织锦被面；
下葬后择日 “烧衣”，将逝者衣物烧予阴间，近年多
改为 “象征性烧衣”，留存部分衣物作纪念。

（二）日常禁忌：细节中的文化认知
毛南族对服饰有诸多禁忌：“裤不过头”，忌从裤

裆下钻过、将裤子套头上；“笠不进屋”，无论斗笠还
是花竹帽，进屋前必须摘下，认为 “屋内戴笠会变
矮”；织锦前牵经忌说不吉利的话，织娘们边梳纱边
学 “吁、吁” 声，盼纱线 “听话”；织娘去世后，
织锦机需拆除，怕其 “魂归操机” 惊扰家人。

五、文化交融：在互动中传承的民族特色

毛南族与壮、汉、仫佬等民族长期杂居，服饰文
化既保留本民族特色，又吸收周边文化元素，呈现
出 “区域共性与民族个性” 的统一。

主服中的 “阑干衣”“琵琶襟”，是清末民初桂
北、桂西地区的流行款式；背带以 “田字格” 为基
础，与邻近壮族背带样式近似；织锦则与环江水源镇
壮族、贵州荔波布依族织锦共享 “桂西北壮侗支系
织锦风格”，几何纹样、提花技艺一脉相承。如环江
驯乐乡布依族团花织锦背带与下南乡毛南族织锦背
带，虽整体花纹相似，但菱形格纹细节各异，体现

“交融中存差异” 的特点。
如今，随着现代化进程加快，毛南族传统服饰

逐渐淡出日常，但在民间艺人与文化工作者的努
力下，织锦、刺绣、花竹帽编织等技艺正被重新
发掘——年轻织娘复刻 “对凤瓶花纹织锦”，学者
整理服饰习俗，博物馆收藏传世实物。经挖掘整
理与传承发扬，先后有“竹编 （毛南族花竹帽编
织技艺） ”入选国家级非遗代表性项目名录、“毛
南族织锦技艺”入选自治区级非遗代表性项目名
录、“毛南族服饰制作技艺”入选河池市非遗代表
性项目名录……这些一针一线织就的服饰，不仅
是毛南族的文化遗产，更是中华民族多元文化宝
库中的璀璨明珠，在新时代续写着民族记忆的新
篇章。

一
针
一
梭
里
的
民
族
记
忆
与
文
化
密
码

毛
南
族
传
统
服
饰
：

▲毛南族梅莲花云雷纹织锦背带。 ▲毛南族黄地菱块几何纹织锦被面。 ▲毛南族八仙人物“露明”式背带。


