
B.2016 Nd.11 Ng.2 7GVANGJSIH MINZCUZ BAU bouxbien Cau Dwzfeih lwnh vwnzva

□ Luz Sicuh/陆世初

摘 要：论文描述了靖西市僧公“送忌”“拜
星”仪式的过程，并对仪式中表现出的独特的神
灵、鬼怪、祖先、灵魂信仰文化进行分析解读，借
此来探寻靖西壮族人宗教信仰背后的文化内
涵。

关键词：壮族僧公 仪式分析 宗教信仰
靖西壮族僧公自称释家或释迦牟尼派，是

靖西道教中的“释道”。此道派奉释迦牟尼为主
神,其他还有三清、三元 、观音 、菩萨等诸神。该
派道公作法时穿佛教袈裟,戴“佛”字的莲花帽。

“释道”的经书皆为祖传手抄本,有《三献科》《攘
星科》《安奉科》等，这些典籍多与佛教故事有
关。

据掌坛此次法事的王僧公介绍，他们与正
一道的道公有一些区别。比如，释迦牟尼派所
尊奉的祖师有“西天通土”之神，行僧人的单手
礼，这些都是正一道道公所没有的。王僧公说，
有一些法事只有释迦牟欧尼派的僧公可以做，
而正一道的道公是做不来的。比如，此次“送
忌”“拜星”法事。

“送忌”就是通过宗教法事把污秽邪怪之物
送走；“拜星”也叫“抬星”。壮族人的“拜
星”信仰源于道教的本命星辰崇拜，认为一个
成年人的命运好坏 ,由其本命星的状况决定 。
另据靖西民间传说，在人世生活的人和天上的
星星是连为一体的，一个人就是一颗星星，星
星升得越高越亮，世间的人就无病无灾，万事
顺意，事业如虹，飞黄腾达；反之，如果星星
额位置降低了，人就会陷入困境，诸事不顺
心，有病有灾。

当一个人在平时生活中，常有不顺心的事
情发生且时运不济时，那就是他的星位退位，
本命星光亮减退，缺少力量。因此，需给其本
命星一些能量，让它升高，以保佑人。这就要
请僧公做“拜星”（抬星） 法事。法事结束
后，要把仪式中用到的星辰图案、“茆郎 ”抬
星图等剪纸贴于神龛之上,以祈求避开鬼怪邪
神，得到幸运。

一、仪式前的准备工作
（一）物品准备：
1.提前准备的物品。主家提前准备了一对

鸡、一对鸭、一对猪前腿（并取下猪腿的四个指
甲盖作仪式之用）；鸡蛋几个、鸭蛋几个、几只干
鱼，一些糖果与饼干，以及各种颜色的纸；并且
提前一两天做一罐糯米甜酒、提前一晚蒸好一
锅五色香糯。

2.当日准备的物品。主人杀一只鸡一只鸭、
买几斤猪肉作为祭品。用备好的各色纸张剪出
纸衣服、金银二星、纸马、“茆郎”等图案。并把
纸张卷成金元宝样。也要把所有家人穿过的衣
物（上衣）拿来放到一个竹编的容器里，同时备
好家人的生辰八字簿（也可以写在纸上）。

（二）布置法坛：
在僧公的指导下，人们拿出瓷碗、大米、香

烛、处理好的鸡鸭等物品布置神坛。因为是小
型家斋仪式，参加的人员很少，并且各方面布置
简单，没有花花绿绿的挂饰，整个场面显得很朴
素，但是有些隐约的神秘感。此次仪式的法坛
布置情景如下：

1.正坛：取一个方桌，摆于堂屋神堂（神龛）
正下方，四碗生米横排置于桌上作为香炉，从左
至右，米碗呈一字形。最左边一碗放一个生鸡
蛋，且插一张用未点燃的香作为支架的纸牌牒
文。牒文上写主家家人的生辰八字。其余三个
米碗香炉只点香，不放物品。坛上供鸡鸭各一
只，一碗五色糯米，一块猪肉。另有一平口碗，
里面放一把米、三个纸金元宝、一张剪成花状的
纸。桌子上放糖块、饼干若干。在桌子的最前
面放三副盏筷，桌子中间左方点一支蜡烛。僧
公介绍说，这是法事进行的引路灯，人和神在这
盏灯所能照亮的界面进行对话，没有这盏灯，人
与神的对话就会失灵。僧公的醒木（配令木）、

“侍铃”、符筊等法具皆放在桌子之下。
2.辅坛：放一碗生米作香炉置于正大门旁，

上插一张纸牌牒，牒文竖写：谢送流年太岁三灾
大圣正直月府太阴、天尾计都、日空太阳、平方
木德星君厄难之神。其中“正直月府太阴、天尾
计都、日空太阳、平方木德星君”字样是平行排
列写成的。牌牒左右两旁粘两个白色“茆郎”。
香炉前面置一个竹帽，上放一只干鱼、一口熟
饭、一小块肉、一个鸭蛋。在草帽和香炉中间放
三个用瓶盖做的酒杯，和三副用木条折成的筷
子，布局一切从简。僧公解释说，这是为堂屋外
面的各路神灵准备，这些神灵区别于降临到正
坛的神灵，在待遇上有所区别。

二、仪式过程

（一）开坛（08:35）。僧公面对法坛站立，将
桌子下面的经书、醒木等法具拿出放在坛桌之
上，穿上法袍。

一切就绪，僧公开始喃经，口中念念有词，
拿起经书唱诵经文（用时约三分钟）。诵毕，火
化几个金元宝给神堂之上的祖师和祖先神灵。
此举是为了请祖师、祖先降临法坛喝酒，祈求他
们保佑此次作法顺利。再火化几个纸金元宝
后，僧公戴上僧帽，手持“侍铃”，对神龛连击几
下“侍铃”，再转身对正门口连击几下，表示正式
行令开坛，诵经施法。

（二）做法。之前主家到僧公家问卜时得
知，因主人家已多年没有做过法事，祖师、祖先
很少能“降临光顾”家屋，家中净是邪鬼之物。
所以，在做“拜星”（抬星）法事之前，应该先扫清
家屋子的秽物。故也要做“送忌”法事。因此，
本场仪式的前面部分就是要施法赶走邪鬼，扫
清家中的秽物。

1.送忌（08：50）。僧公右手执“侍铃”，左手
翻《送忌科》经书，一边敲铃，一边诵经。十分钟
几后，僧公让旁人点一把香，让主人家的儿子双
手持香，让其随僧公的号令对祖师祖先敬香礼
拜。礼毕，僧公接过香，香头对自己，香尾对着
正堂画字后插入大米香炉，并火化一些金元宝
送给祖师、祖先以及各路降临护坛的诸神。诵
一段经书后，再火化纸金元宝。这一阶段，共火
化四次纸金元宝。向祖先、祖师敬酒多次。

仪式进行二十多分钟后，僧公将香炉中的
香拔起，对着一碗水画字，后将香头浸入水中，
把碗中的水一半倒入浸泡过柚子叶的水盆中，
再将一块加热的瓦片放入盆中，顿时冒起腾腾
水汽。僧公持着盆子绕堂屋走。之后，他用香
头浸入水盆之中，以香杆蘸撒灵水，边洒水边诵
经文。

撒灵水程序之后，僧公诵读主人家神堂排
位内容，并向祖师祖先敬酒。之后，取一纸封，
将一头先折合，将礼谢疏文放入纸封内，再折合
另一端，做成长方体状。用几个纸金元宝送火，
把纸封火化。纸封上贴有一张“T”型的红纸，上
方居中竖写“北斗”二字，北斗二字左边有一个

“一”字，右边有一个“具”字。
僧公拿经书、醒木、“侍铃”到挨近屋门口的

辅坛作法。给香炉上香，诵经倒酒。诵完经后，
僧公拿起一枝香，给茆郎点双目、口、手脚，并问
道：“茆郎，茆郎，你愿当不愿当，替灾替难走北
方。”再念一段经书，把手中的“符筊”往地上抛，
一正一反，表示一切顺利，茆郎愿意替灾替难去
北方。让人拿起竹帽和帽子上的祭品，僧公边
撒米边往正门走去，直至屋外。来到向北的一
块空地，将东西放在地上。在地上挖一个坑，把
一个鸭蛋放入埋住后，火化一切祭品。僧公拿
醒木（配令木）画字。一行人返回。该环节的仪
式结束之后，表明茆郎已经把家中的污秽之物
全都背到遥远的北方，家屋已归于洁净。

2.拜星（10:05）。“送忌”仪式之后，是拜星仪
式。

僧公诵《礼谢科》经文。诵一段经文后，把
礼谢疏文放入纸封内。纸封上贴有“T”型红纸，
红纸上居中写“花林”,左边有一个“一”字，右边
有一“具”字。把纸封火化送上花园给花婆，感
谢她保佑主家在“花园”中的花朵无病无灾。后
把一金一银两张剪成星状的圆形纸一左一右贴
在正堂神位之上。诵唱《攘星科》经文。并请祖
师祖先以及各路神灵进食喝酒。僧公让在场的
人都手持几枝香，随其动作而行礼拜，给各路神
灵敬香答谢。僧公拜，人们也跟着拜。礼毕，僧
公将香收回，把香头对己，香尾对神堂画字。后
插入正堂神位的香炉。之后，再点十二枝香，分
别插在正堂和所设的两个坛位的香炉上，从上
到下，正堂神位五枝，正坛五枝，辅坛二枝。取
下神坛上的甜酒罐，用醒木戳破封口的红纸，舀
出二碗甜酒，供在神堂上。诵读《三献科》，并且
给祖师祖先敬酒，诵读一段经书后，将桌上平口
碗内的花纸、纸金元宝拿下，随同纸衣服一起火
化，礼谢花王及各路神仙。请求花王保佑家人
以后无病无灾，平平安安；求各路神仙保佑主人
家的星位越升越高，越来越亮。火化纸钱纸衣
服后，僧公口喃经文，把手掌放在插有家人“八
字”牌碟的香炉的米碗上，喃一段经文后，把手
收回，放在装在箩筐中的备好的家人的衣服上，
如此往复几次。后将八字牌碟火化。把碗中的
米撒在衣服上，拿起箩筐，在正坛上画字。画过
字，把箩筐交与主人放在床底下，并吩咐剩下的
半碗米在三日之后煮食。这就是“拜星”（抬星）
仪式部分。这些仪式程序完结之后，意味着主
人家的星位已经被抬高了。

（三）收坛（11:08）。贴了星辰剪纸图案，礼
谢各路神仙之后，仪式已经基本完成了。收坛
部分是整个家屋仪式的收尾部分。

僧公喃经倒酒，送走祖师祖先以及各路神
灵。僧公说，虽然祖师和祖先他们是神灵，但是
也要送走的，他们和我们属于不同的世界，留他
们在家里也可能会带来不好的事情。诵经敬酒
送走祖师等各路神灵之后，僧公把施过法的灵
符交给主人，贴在家的各个门框（正门、后门以
及圈养家畜的门）上，谓之贴灵符净屋。家屋中
的仪式已经完结。整个仪式还有最后的一部分
——拜谢土地神。在壮族人的村落里，土地公
的地位崇高而不可动摇。不管做何种法事，就
算是家中杀了一头猪，抑或孩子考上了好学校
等小事都要差人到土地庙来烧香敬酒。遵照僧
公吩咐，主人带上一只鸡、酒水、杯具、一对大红
纸剪成的衣服、一袋纸金元宝，到村头的土地庙
进行祭拜。告知本次作法仪式已经顺利完成，
感谢土地公保佑。最后，火化纸衣服、纸金元宝
给土地神。并祈求土地公保佑家人平安，健健
康康。

祭拜土地公回来之后，主家开始做饭菜。
吃过午饭，主家差人带上红包、活鸡活鸭、糯米
等东西，用车将僧公送回。至此，整个仪式最终
结束，各回各家，原来的道场恢复到了家屋的宁
静。

三、“送忌”“拜星”仪式人文解读
此次禳解仪式生动而又充分地表现出了靖

西壮人独特的灵魂、祖先、鬼怪、神灵的信仰。
（一）仪式展现了壮族人的灵魂信仰与鬼神

观念。
壮族是信奉灵魂的民族。人们认为，人由

肉身和灵魂共同组成，当人死亡，死去的只是肉
身，而灵魂却继续生活着，只是转换了另一种存
在形式。人死后会有三个灵魂，一个随着死亡
的肉体住在坟墓里，依附在骸骨上，变成坟神，
保佑子孙后代兴旺发达。但这只灵魂不能回到
尘世的家屋，否则会给凡间的家人带来不祥与
灾难。平时，人们也不能轻易同住在坟墓的死
者灵魂接触打交道，要等到清明或“三月三”扫
墓时才能祭拜亡魂。一个灵魂会住在家中的神
龛牌位上，享受后人供奉的香火，因此成为家屋
的守护神。另一个灵魂则会变成鬼魂，回到花
王圣母管理培育的花园当中，接受花王圣母的
指引等待轮回投胎。在本次的家斋仪式中，笔
者也注意到，僧公在主家家人穿过的衣服上做
法就是一种取魂仪式。壮族是稻作民族，稻米
在壮族人的心中是具有神力的。仪式结束之
后，僧公要求把被施过法半碗米在三日之后煮
食，是“以饭养命”习俗的一种体现。在壮族人
看来，如果一个人的魂魄丢失了，也就是魂不附
体的时候，人的身体气息是非常弱的，常常会因
此患病。所以，一个人久患重病，寻医无果的时
候，家人会请道公巫婆来为病人进行招魂仪式，
祈求病人早日脱离病魔侵扰，早归安康。

壮族人有浓重的祖先崇拜。人们坚定认为
灵魂不灭，已过世的先人充当着他们的保护神，
可以保佑后代子孙。祖先崇拜已深深地印在壮
族人心中，并对民族文化心理和社会生活产生
深远的影响。

壮族人也有浓重的鬼神信仰。在本次家斋
仪式中，有非常明显鬼神呈现与分类：被僧公邀
请而能降临神坛祖先灵魂、祖师爷灵魂以及花
王圣母等就是神灵的身份，享受香火供奉，担任
保护仪式顺利的职责；而与之相对的，家屋中遭
遇驱赶消灭的东西则是邪鬼一类；同时，能够在
家屋的辅坛就食鬼魂是游荡的野鬼，不属于邪
鬼，但也不能同神灵相提并论，犒劳它们只是为
了不让它们扰乱法坛。僧公在仪式中对各路神
灵鬼怪有尊有让，有诛有伐，仪式秩序井然，气
氛庄严。但值得注意的是，这些对象都是虚无
的甚至是臆想虚构的东西，现实世界根本不存
在。僧公却可以通过这样一个仪式调动各种神
秘力量，为一个现实世界的真实人施法治病,是
一个极为神秘的现象。

由是观之，整个仪式涉及了人的生与死、肉
体与精神、现实世界与虚无世界等内容,生动地
展现了壮族人独特的灵魂信仰与鬼神观念。

（二）仪式折射了壮族人阴阳并重的生命
观。

壮族人信奉灵魂不灭。人们认为，一个人
死亡之后，肉体会消灭，但灵魂却还会生存于阴
间，仍过着与阳界相同的生活，有日常生活需
求，这就要求子孙供奉。先人死后，其中一个灵
魂会回到家中和家人一起生活，只是住在神龛
之上的灵魂是肉眼所不能看见的。因此，每一

个壮族的家庭的神龛之上一定会供奉着“历代
祖先考妣之神位”，经常给他们敬香供奉。逢年
过节，会有鸡、鸭、猪肉以及各种糯米制品等供
品。更甚者，在每次吃饭之前，都会给祖先神灵
敬香。在本次“送忌”“拜星”仪式中，僧公会经
常性的给主家的祖先以及降临神坛的神灵敬
酒。此外，笔者还观察到，僧公也多次焚烧纸制
的金银宝、纸衣服、纸马给主家的祖先，以及降
临神坛的神灵。僧公对此的解释是，“在天堂的
人也需要衣服和钱这些东西，马可以给他们代
步，走路累了他们也可以骑马。”这些举动显然
都是灵魂不灭、阴阳同理观念的体现。

上文提及，壮人供奉先人灵魂，实则是为得
到祖先神灵的保佑。人们也注重对现实的人的
灵魂的保护。人们认为人由肉身和灵魂共同组
成，活着的人只有“魂”“体”合一时才是正常的、
健康的生存方式。如果活人的灵魂受到损伤，
人的肉体也会随之受到伤害。这次家斋仪式的
一个最重要的内容，就是要抬高主家成员本命
星的星位，是僧公应主家改变运势、保佑家人平
安的要求而做的。本命星是现实中的活人的灵
魂依托。由此可见，灵魂对于现实的人也很重
要。

壮族的“灵魂不灭”和注重活人灵魂的观
念，折射了壮族人阴阳并重的生命观，实际上表
达了壮族对生命永恒的追求的实质。同时也是
壮族宗教文化同壮族人生命观的融合。

（三）仪式表达了对和谐生活的诉求。
壮族是一个具有浓厚的利生思想和富有求

真务实精神的民族。举行家斋仪式主要目的，
就是扫除家屋的污秽不洁之物，让家人无灾无
病，生活顺心顺意。精心布置家屋变成了道场，
也成为人世沟通神界与阴间的异域空间。这场
仪式因为僧公的做法，使得人、神、鬼三者之间
的产生了互动，是一种特殊的心理调适功能。
从本次的“送忌”“拜星”仪式中，我们可以清楚
看出浓厚的利生思想。仪式契合了人们的心理
需求，给他们带来精神的寄托与慰藉，表达了人
们对和谐生活的诉求。

四、结语
麽道信仰在靖西壮族民众中依然有很强的

生命力，民众对这些民间宗教还有一定的依赖
性。并且，这些宗教文化已融入每一个当地壮
族人的生活中，甚至观念里面。所以，这些民间
宗教信仰在一段相当长的历史时期内还会继续
存在。

虽然我们尚不能对这种信仰进行完全透彻
的科学的解读，没有能够把它从神秘的迷雾中
拉出来，也没有真正去掉套在这种民间信仰身
上的封建迷信的标签。但毫无疑问的是，这些
信仰是民众的实际生活中所需要，而这些信仰
文化也应试是壮族文化的一部分。基于此，我
们应该做的就是加以引导，让它更好地适应社
会的实际需要，更好地服务于和谐、文明社会的
建设。

参考文献
[1]杨树喆.师公·仪式·信仰：壮族民间师公

教研究〔M〕.南宁：广西人民出版社，2007.4
[2]钟敬文主编.民俗学概论(第二版）.北京：

高等教育出版社，2012
[3]杨树喆.壮族民间师公教：巫傩道释儒的

交融与整合〔J〕.中央民族大学学报(人文社会科
学版),2001年第4期,第28卷(总第137期)

[4]黄桂秋,侬兵.镇安故地壮族巫信仰历史
与现状考察〔J〕.百色学院学报，第21卷，第1期,
2008（2）

[5]李慧.壮族祖先崇拜研究〔J〕.河池学院学
报,第27卷，第6期，2007（12)

[6]黄桂秋,侬兵.镇安故地壮族女巫盖帽仪
式考察〔J〕.贺州学院学报，第23卷，第3期，2007
（10）

[7]许晓明.壮族“艮郭”仪式与乡村和谐社会
构建--以桂西大新县下雷镇土湖社区为个案

〔J〕.文艺研究，2011（4）
[8]郑直.广西靖西县的道公信仰及其支派

〔J〕.长春教育学院学报.第 30 卷，第 16 期,2 0 14
(8)

[9]莫幼政.壮族天地善院教送灵仪式分析
〔J〕.宗教学研究，2013年第4期

[10]李萍.仪式与社会实践:对广西靖西县壮
族盘粮补寿习俗的一种解读--以汤峒村为视点

〔J〕.河池学院学报，第34卷，第6期，2014（12）
[11]蓝岚.壮族民间宗教信仰的社会历史作

用〔J〕.红河学院,第2卷，第2期，2003(2)
（作者系广西民族大学文学院2015级硕士

研究生）

Cekgej Aen Yizsi“Soengqgeih”“Baiqsing”Bouxdauh Bouxcuengh Cingsih
壮 族 僧 公“ 送 忌 ”“ 拜 星 ”仪 式 分 析

——以靖西市壬庄乡腾茂村那院屯为个案


